
  ТЕОРІЯ ТА ІСТОРІЯ СОЦІОЛОГІЇ

77ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  СПЕЦІАЛЬНІ ТА ГАЛУЗЕВІ СОЦІОЛОГІЇ

УДК 316.74:2-1:316.3
DOI https://doi.org/10.32782/hbts.77.1.12
Стаття поширюється на умовах  
ліцензії CC BY 4.0

Позній О.В. 
асистент кафедри соціології
Київський національний економічний 
університет імені Вадима Гетьмана
ORCID ID: 0009-0006-5673-7775

Постановка проблеми. Концептуалізація релі-
гійності як соціального феномену є одним із цен-
тральних завдань сучасної соціології релігії. Від 
класичних досліджень Е. Дюркгайма, М. Вебера, 
Г. Зіммеля до сучасних постсекулярних підходів 
релігійність розглядається як багатовимірна харак-
теристика, що водночас відображає інституційні 
практики, індивідуальні смисли та культурні форми. 
У контексті постмодерного та постсекулярного 
суспільства, а також у кризових умовах воєнного 
стану в Україні релігійність постає важливим чин-
ником соціальної інтеграції, формує горизонтальні 
зв’язки, забезпечує солідарність і смислотворення, 
а також знижує ризики соціальної марґіналізації. 

КОНЦЕПТУАЛІЗАЦІЯ РЕЛІГІЙНОСТІ ЯК СОЦІАЛЬНОГО ФЕНОМЕНУ  
В КОНТЕКСТУАЛЬНОМУ ПОЛІ КЛАСИЧНИХ І СУЧАСНИХ СОЦІОЛОГІЧНИХ 
ПАРАДИГМ

CONCEPTUALIZATION OF RELIGIOSITY AS A SOCIAL PHENOMENON  
IN THE CONTEXTUAL FIELD OF CLASSICAL AND CONTEMPORARY 
SOCIOLOGICAL PARADIGMS

У статті розглянуто релігійність як склад-
ний багатовимірний соціальний феномен 
у контексті сучасного постсекулярного 
суспільства та воєнного стану в Укра-
їні. Окреслено сутність релігійності, що 
інтегрує вірування, ритуали, символічні 
практики, моральні настанови й індиві-
дуальні смисли, а також проаналізовано її 
відмінність від категорій духовності та 
воцерковленості. Узагальнено класичні під-
ходи Е. Дюркгайма, М. Вебера, Г. Зіммеля, а 
також сучасні концепції Ч. Глока, Р. Старка, 
Б. Зінбауера, К. Паргамента, польських і 
українських дослідників. Показано, що релі-
гійність виконує інтеграційну функцію, 
формує горизонтальні зв’язки та механізми 
солідарності, забезпечує смислотворення 
та психологічну підтримку, знижує ризики 
соціальної марґіналізації. Проаналізовано 
основні теоретичні парадигми – функці-
ональну, конфліктологічну, феноменоло-
гічну, інтеракціоністську, системну та 
постсекулярну – у їхньому взаємозв’язку 
для формування цілісної концептуальної 
рамки релігійності. Виокремлено пробле-
матику операціоналізації релігійності в 
соціологічних дослідженнях, зокрема необ-
хідність багатовимірних індикаторів, що 
враховують інституційний рівень, інди-
відуально-досвідні та культурні прояви. 
Наголошено на важливості порівняльних 
міжкультурних досліджень, які дозволяють 
виявити специфіку українського досвіду 
релігійності в умовах війни та глобаль-
них криз. Узагальнено, що релігійність у 
сучасному українському суспільстві набуває 
нових соціальних функцій, зокрема інтегра-
тивних та ідентифікаційних, і стає важли-
вим чинником збереження солідарності та 
культурної ідентичності в умовах кризи, 
водночас виступає ресурсом психологічної 
стійкості й соціального відновлення.
Ключові слова: релігійність, релігійність 
як соціальний феномен, виміри релігійності, 
релігійні практики, постсекулярне суспіль-

ство, функції релігійності, релігійна ідентич-
ність, віра, духовність.

The article examines religiosity as a complex 
multidimensional social phenomenon in the 
context of contemporary post-secular society 
and the state of war in Ukraine. The essence 
of religiosity is outlined as integrating beliefs, 
rituals, symbolic practices, moral guidelines, 
and individual meanings, while its distinction 
from the categories of spirituality and church 
affiliation is analyzed. Classical approaches 
by É. Durkheim, M. Weber, and G. Simmel, 
as well as modern concepts of C. Glock, 
R. Stark, B. Zinnbauer, K. Pargament, and 
Polish and Ukrainian scholars are summarized. 
It is demonstrated that religiosity performs an 
integrative function, creates horizontal ties and 
mechanisms of solidarity, provides meaning-
making and psychological support, and reduces 
the risks of social marginalization. The main 
theoretical paradigms – functional, conflict, 
phenomenological, interactionist, systems, and 
post-secular – are analyzed in their interrelation 
to form a comprehensive conceptual framework 
of religiosity. The article highlights the problem of 
operationalizing religiosity in sociological research, 
particularly the need for multidimensional 
indicators that consider institutional, individual-
experiential, and cultural manifestations. 
Emphasis is placed on the importance of cross-
cultural comparative studies that reveal the 
specificity of the Ukrainian experience of religiosity 
under conditions of war and global crises. It 
is generalized that religiosity in contemporary 
Ukrainian society acquires new social functions, 
particularly integrative and identificational, 
and becomes a crucial factor in maintaining 
solidarity and cultural identity in times of crisis, 
while simultaneously serving as a resource for 
psychological resilience and social recovery.
Key words: religiosity, religiosity as social 
phenomenon, dimensions of religiosity, religious 
practices, post-secular society, functions of 
religiosity, religious identity, belief, spirituality.

У цьому контексті варто зауважити, що релігійність 
є складним феноменом, що поєднує вірування, 
ритуали, символічні практики та моральні наста-
нови, інтегровані в соціальний досвід особистості 
й спільноти. Її сутність полягає у здатності поєдну-
вати сакральне та соціальне, формуючи специфічні 
механізми солідарності, ідентичності та підтримки. 
У науковому дискурсі релігійність осмислюється 
як соціальна якість, яка виражає зв’язок людини 
із трансцендентним і водночас зумовлює її участь 
у суспільному житті. Це зумовлює актуальність 
подальшого теоретичного розроблення поняття, 
зокрема у співвідношенні з категоріями духовності, 
воцерковленості та культурної релігійності.



ГАБІТУС

78 Випуск 77. Т. 1. 2025

Мета статті полягає в системному аналізі при-
роди та сутності релігійності як соціального фено-
мену, а також у синтезі різнорівневих соціологічних 
підходів – функціонального, конфліктологічного, 
феноменологічного, інтеракціоністського, систем-
ного та постсекулярного – для формування ціліс-
ної концептуальної рамки її розуміння.

Виклад основного матеріалу. Вагомість релі-
гійності як чинника соціальної інтеграції аналізува-
лася ще на початку становлення соціології релігії 
(30-ті рр. ХХ ст.) та не втрачає актуальності в пост-
секулярному суспільстві, де релігійні практики ево-
люційно трансформувалися в національні й куль-
турні. Як найважливіші аспекти, у яких релігія та 
релігійність розглядалися із суспільствознавчого 
погляду, можна виділити: виникнення колектив-
них ритуалів і, на їхній основі, сталих культурних 
практик (зокрема, рутинних); формування основ 
суспільної моралі та соціального капіталу; розви-
ток соціальної і національної ідентичності особи-
стостей і соціальних груп, соціальної стратифікації 
і мобільності тощо. 

У плюралістичному постмодерному соціумі 
дослідження релігійності набуває особливого 
значення через те, що остання розкриває інте-
граційний потенціал особистості завдяки фор-
муванню горизонтальних зв’язків через участь 
в об’єднаннях однодумців. Регулярні акти й рути-
нізовані практики релігійності (домашня і цер-
ковна молитва, паломництво, святкування) зміц-
нюють почуття належності та довіри всередині 
спільноти, слугують тим самим для вираження та 
підтримки індивідуальної і колективної солідар-
ності. Також релігійність як соціальний феномен 
забезпечує особистості механізми смислотво-
рення і підтримки, що знижує ризик марґіналізації 
у кризових умовах (до яких, безумовно, належить 
воєнний стан у країні).

Поняття релігійності як багатоаспектного 
феномену має різне трактування в зарубіжній 
і вітчизняній гуманітаристиці. Наукова парадигма, 
у якій виникло поняття, сформована насампе-
ред працями видатних європейських філософів 
і суспільствознавців кінця ХІХ – початку ХХ ст. 
Так, Е. Дюркгайм у своїй найвідомішій моногра-
фії «Самогубство» виділяє міру соціальної інте-
грації через релігійні інституції як чинник, який 
знижує ймовірність суїцидальної поведінки [1]. 
У праці «Елементарні форми релігійного життя» 
він розглядав релігійність як атрибут соціально-
сті, систему вірувань і практик щодо сакрального, 
що об’єднує людей у моральну спільноту [2]. Релі-
гійність, за Е. Дюркгаймом, являє собою не вияв 
індивідуальної віри, а радше долучення до колек-
тивних уявлень, які мають примусовий і надіндиві-
дуальний характер.

М. Вебер у контексті аналізу протестантської 
етики розкрив, як релігійна етика формує «раціо-
налізацію життєвого проведення» (Lebensführung) 
та економічну поведінку [3]. У його «Економіці та 
суспільстві» приналежність людини до релігії опи-

сана як чинник типології дії та легітимації соціаль-
ного порядку [4].

За Г. Зіммелем, релігійність є тією моделлю, яка 
визначає основну структуру суспільних відносин 
загалом [5]. Німецький філософ писав, зокрема 
у своїй праці «До соціології релігії», що патріотичне 
ставлення солдата до своєї батьківщини, космопо-
літичне – до людства, відданість робітника влас-
ному класові, який бачиться йому рушійною силою 
поступу, чи гордовите самоусвідомлення аристо-
крата, що ототожнює себе зі становими привіле-
ями, а також відданість підданого, захопленого 
образом свого володаря, – усі ці відносини, попри 
відмінність їхнього конкретного змісту, із психоло-
гічного погляду мають спільну тональність. Її можна 
кваліфікувати як релігійну, оскільки вона виражає 
особливу форму переживання смислу та піднесе-
ного ставлення до вищої для суб’єкта цінності чи 
інстанції [5, c. 361–362]. Уважаємо, що концепція 
Г. Зіммеля якнайкраще виражає адаптивність релі-
гійності до трансформацій, яка пізніше розкрилася 
в умовах постіндустріального суспільства.

Пізніші дослідники (європейські й американ-
ські) розвивали дефініцію релігійності як у кон-
тексті окремої особистості (актора суспільних від-
носин), так і в більш загальному, віднесеному до 
різнорівневих соціальних комунікацій і функціону-
вання релігії як соціального інституту. М. Аргайл 
[6; 7] визначав релігійність як особисте ставлення 
людини до “sacrum”, священного, наголошував на 
індивідуальній взаємодії індивіда з тим, що вважа-
ється святим в окремій релігійній культурі. 

У працях В. Кларка дослідницька увага акцен-
тується на внутрішньому досвіді контакту із тран-
сцендентним, що підкреслює переживальний 
аспект релігійності [8]. Дослідник виділяє трирів-
неву класифікацію релігійної поведінки: primary 
(безпосереднє відчуття), secondary (обрядові, 
звичні чи обов’язкові дії) і tertiary (релігійність, 
засвоєна через традицію, авторитет інших, або 
культурну норму, без глибинного особистого дос-
віду чи віри). До останньої групи, за В. Кларком, 
належить і номінальна та декларативна релігій-
ність.

Важливу роль у концептуалізації релігійно-
сті як соціального феномену мали дослідження 
Ч. Глока та Р. Старка [9]. Учені виокремили п’ять 
вимірів релігійності: особистого досвіду, ритуаліс-
тичний, ідеологічний, інтелектуальний і наслідко-
вий. Вимір власного досвіду зосереджується на 
особистому релігійному сприйнятті віри, можливо, 
«трансцендентній зустрічі», тоді як ритуалістична 
сфера охоплює досвід богослужіння, що здійсню-
ється у спільноті. Ідеологічний вимір «формується 
очікуванням, що релігійна людина дотримувати-
меться певних вірувань» (тобто проголошених 
доктрин), а інтелектуальний вимір «стосується 
очікування, що релігійна особа буде поінформо-
ваною і обізнаною щодо основних положень своєї 
віри та священних писань, тобто історії, таїнств, 
моралі» [8, c. 20]. Наслідковість релігійності, на 



  ТЕОРІЯ ТА ІСТОРІЯ СОЦІОЛОГІЇ

79ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  СПЕЦІАЛЬНІ ТА ГАЛУЗЕВІ СОЦІОЛОГІЇ

їхній погляд, виражається в належних етичних 
виборах і моральних учинках; відповідному стилі 
життя (родина, робота, дозвілля); соціальній пове-
дінці (участь у спільноті, допомога іншим, благо-
дійність тощо)

Ч. Глок і Р. Старк визнавали, що два останні 
виміри тісно пов’язані один з одним, «оскільки 
знання про віру є необхідною умовою для її при-
йняття» [8, c. 20–21]. Проте вони також зауважу-
вали, що віра не обов’язково випливає зі знання, 
а також не всі релігійні знання супроводжуються 
вірою. С. Галлахер і В. Тірні визначають релігій-
ність як «переконання, відданість та поклоніння 
людини перед божеством» [10, с. 1653]. У найши-
ршому застосуванні релігійність може охоплювати 
всі виміри релігії, проте це поняття також може 
використовуватися у вузькому сенсі, на позна-
чення крайнього погляду та надмірної відданості 
релігійним ритуалам і традиціям. Така жорстка 
форма релігійності, по суті, часто розглядається 
як негативний аспект релігійного досвіду, вона 
може характеризуватися надмірною залученістю 
до релігійних практик, які вважаються поза соці-
альними нормами віри.

Релігійність у широкому і вузькому смислах 
активно досліджувалася в польській гуманіта-
ристиці ХХ ст., на що звертає увагу О. Яремко [11]. 
Так, В. Прежина трактував релігійність як наста-
нову, у якій особистість виражає та реалізує своє 
ставлення до Бога, тобто як психологічну наста-
нову із практичним виміром [12; 13]. Подібну увагу 
до індивідуально-поведінкового аспекту релігій-
ної поведінки індивіда простежуємо в Ч. Валеси, 
який розглядав релігійність як особистісну, інди-
відуальну й позитивну настанову адепта релігії, 
виражену в подиві та прагненні до Всевишнього 
[14]. З. Хлевінський описував сутність релігійності 
як сукупності ціннісних переконань, що включає 
в себе життєві настанови, досвід і вчинки людини 
щодо Бога [15; 16]. A. Бронк визначав релігійність 
як сукупність психічних актів, спрямованих на 
трансцендентне й релігійний об’єкт [17]. 

У концептуальному баченні Б. Зінбауера та 
К. Паргамента, які розмежовують дефініції релі-
гійності й духовності (остання є вужчим поняттям 
і більше стосується внутрішніх настанов і проце-
сів), релігійність розуміється як особистий або гру-
повий пошук святості, що розвивається в межах 
традиційного сакрального контексту [18]. Однак 
існує і протилежний підхід до диференціювання 
релігійності й духовності: наприклад, Н. Савелюк 
убачає в релігійності окремий складник особистіс-
ної духовності, орієнтуючись на ціннісно-мораль-
ний (соціопсихологічний) вимір, з меншою прив’яз-
кою до діяльності соціальних інституцій [19].

Вагомим у дослідженні феномену релігійності, 
на наш погляд, є обґрунтоване К. Паргаментом 
і Б. Зінбауером диференціювання формального 
(традиційного) значення релігії як комплексу дог-
матичних вірувань, інституцій і символів, і функ-
ціонального – того, як релігійність людини без-

посередньо чи опосередковано впливає на її 
індивідуальну й соціальну поведінку (надає сенсу, 
допомагає справлятися зі стресом, формує пове-
дінкові патерни тощо).

Еволюція поняття релігійності детально аналі-
зувалася також Б. Холдкрофт [20]. Американська 
авторка наголошує: неможливо звести релігійність 
лише до одновимірного показника, наприклад від-
відування богослужінь. Для систематизації під-
ходів вона спирається на класичні моделі: п’ять 
вимірів релігійності Ч. Глока та Р. Старка – дос-
віду, ритуальний, ідеологічний, інтелектуальний 
і наслідковий; чотири виміри Ф. Фукуями – когні-
тивний, культовий, кредальний і девоційний; дві 
орієнтації Г. Олпорта та Дж. Росса – внутрішню 
і зовнішню; а також типологію Дж. Ленскі, що охо-
плює асоціативний, комунальний, доктриналь-
ний і девоційний рівні. Узагальнюючи ці підходи, 
Б. Холдкрофт підкреслює, що релігійність – бага-
товимірна характеристика особистості, яка може 
проявлятися у знаннях, вірі, ритуалах, індивіду-
альному досвіді та щоденній поведінці, до того ж 
розвиток одного виміру не гарантує автоматичного 
формування інших.

У вітчизняній соціології об’єктивне дослідження 
релігійності як суспільного феномену було трива-
лий час неможливим через радянську стигматиза-
цію релігії як «марґінальності», «класово ворожої» 
ідеології. Дослідницька увага до релігійності акти-
візувалася наприкінці 90-х рр. ХХ ст. – на початку 
2000-х рр., коли значущість віри й релігії для наці-
ональної культурної традиції нарешті могла бути 
визнана відверто й безкарно. Так, А. Колодний 
і Л. Филипович дослідили вияви, постаті та стан 
релігійної духовності пострадянських українців 
[21]. Т. Длінна та В. Янів розглядали окремі аспекти 
релігійності українського народу з етнопсихологіч-
ного погляду [22; 23]. 

К. Якуніна визначила релігійність як «форму 
буття релігії», розуміючи її як сукупність релі-
гійно значущих дій, утілену в символічних фор-
мах духовність віруючого [24]. Тобто, якщо деякі 
із вказаних вище науковців вбачали в релігійності 
ширше поняття, аніж духовність, а інші, навпаки, 
аналізували її як окремих складник духовності, 
у К. Якуніної релігійність виступає як реалізована 
на практиці духовність, «матеріалізована» конкре-
тизація останньої.

Співвідношення понять духовності й релігій-
ності є вкрай важливим у визначенні суті остан-
ньої, оскільки від того, розглядається релігійність 
як самостійний феномен, пов’язаний передусім 
з інституційними формами віри й практиками, 
чи як компонент ширшої сфери духовності, цін-
нісно-смислова орієнтація, залежить не лише 
теоретичне розуміння її природи, а й способи 
її операціоналізації у прикладних соціологічних 
дослідженнях. Таке розмежування визначає набір 
показників, за допомогою яких вимірюється релі-
гійність (від відвідування богослужінь до самоі-
дентифікації та глибинних мотивацій), впливає на 



ГАБІТУС

80 Випуск 77. Т. 1. 2025

інтерпретацію результатів емпіричних опитувань, 
а також дозволяє виявити взаємозв’язки між релі-
гійними й позарелігійними вимірами духовного 
життя особистості та суспільства.

У цьому контексті доцільно звернутися до 
результатів соціологічного дослідження Д. Борав-
ського, К. Ліпської і Т. Вайса, вибірка якого стано-
вила 343 респонденти. Опитувані заповнювали 
анкети «Шкала духовної трансцендентності» та 
«Шкала центральності релігійності», для дослі-
дження вимірів власне трансцендентності та духов-
ної відкритості. Науковці, згідно з результатами 
попередніх досліджень, висунули гіпотезу, що із 
двох вимірів духовності – власне трансцендентно-
сті та духовної відкритості – лише перший буде зна-
чущим позитивним предиктором релігійності, опе-
раціоналізованої як «центральність релігійності». 
Однак моделювання структурних рівнянь показало, 
що за одночасного контролю обидва предиктори 
були значущими. Водночас, хоча зв’язки власне 
трансцендентності із центральною релігійністю 
були сильними та позитивними, духовна відкритість 
виявилася значущим, але негативним предиктором 
кожного аспекту центральної релігійності. Це свід-
чить про те, що духовність може охоплювати еле-
менти, які негативно пов’язані із традиційною релі-
гійністю, та підтверджує тезу про те, що духовність 
є ширшим конструктом, ніж релігійність [25, c. 724].

На думку І. Чанчикова, визначення і харак-
теристика релігійності можуть здійснюватися 
в межах двох основних концепцій. Перша з них, 
умовно названа «класичною», спирається на зов-
нішній, об’єктивований підхід до релігії [26]. У рам-
ках цього підходу вирізняють два визначальні 
критерії релігійності. По-перше, нею вважається 
наявність практичного підтвердження релігійної 
позиції індивіда, що виражається в регулярному 
здійсненні культових практик – відвідуванні храму, 
участі в таїнствах, дотриманні постів тощо. Клю-
човим тут є те, що віра безпосередньо впливає на 
спосіб життя та поведінку особи, змінює її повсяк-
денні практики. Натомість явище, яке дослідники 
називають «культурною релігійністю» або «релігій-
ною самоідентифікацією», не обов’язково перед-
бачає прийняття відповідної системи вірувань чи 
залучення до ритуальної діяльності. Отже, класич-
ний підхід зводить релігійність до міри включеності 
в репрезентативну релігійну культуру якоїсь кон-
фесії. У православ’ї синонімічним поняттям висту-
пає «воцерковленість».

Інший – «посткласичний» – підхід вирізняється 
більшою гнучкістю та зосередженістю на особли-
востях конкретних релігійних традицій, що потре-
бує пошуку адекватних дослідницьких інструмен-
тів. Його специфіка полягає в поєднанні класичної 
зовнішньої перспективи з інтроспективним ана-
лізом, що передбачає врахування думки самого 
віруючого. Такий підхід, на думку низки сучасних 
науковців, є евристично продуктивним, оскільки 
відкриває перед соціальними науками нові гори-
зонти в розумінні релігійного досвіду.

У межах цієї концепції категорії «релігійність» 
та «воцерковленість» не ототожнюються, а роз-
межовуються. Хоча між ними існує тісний зв’я-
зок, він не є однозначним і лінійним. Релігійність 
інтерпретується феноменологічно – як особливий 
внутрішній стан чи сутність, що може проявлятися 
у воцерковленості як найповнішій формі, але вод-
ночас не зводиться суто до неї і не випливає з неї 
автоматично [26, с. 144].

О. Яремко, пропонуючи авторську дефініцію 
релігійності, виходить із трьохелементної схеми, 
де наявний суб’єкт релігійності (персональний 
Бог), об’єкт (людина як особа) і стосунки між об’єк-
том і суб’єктом [11, с. 16]. З погляду соціології цей 
підхід є дискусійним, адже релігійність розгляда-
ється суто як характеристика суб’єкта (оскільки 
саме людина продукує вірування, здійснює прак-
тики та створює символічні інтерпретації сакраль-
ного). Відповідно, об’єктом релігійної дії можуть 
бути трансцендентні уявлення, священні символи 
або інституційні форми релігії, але не людина як 
особа. 

Визначення індивіда як «об’єкта» релігійності 
відповідає богословській логіці, де людина може 
розумітися як така, на яку спрямована дія (Про-
мисел, Допуск, Воля) Бога, проте в соціологічному 
дискурсі таке трактування вважаємо методоло-
гічно некоректним. Соціологічний аналіз потребує 
чіткого розрізнення категорій: суб’єктом релігій-
ності є людина як її носій і активний реалізатор 
(актор), тоді як об’єктом може виступати, напри-
клад, трансцендентне або релігійна інституція, на 
які спрямовані дії суб’єкта.

Натепер, як слушно зауважує Н. Пивоварова, 
поняття релігійності складно інтерпретувати через 
«різноманіття типів, форм і функцій релігійних 
систем, як історичних, так і, особливо, сучасних 
(у сучасній ситуації не лише змінюються ці форми 
та функції, але й трансформується весь меха-
нізм традиційного «виробництва» релігійності)» 
[27, с. 44]. 

Висновки. Проведене теоретичне дослідження 
дозволило концептуалізувати релігійність як бага-
товимірний соціальний феномен, що інтегрує 
вірування, ритуали, цінності, культурні практики 
й індивідуально-смислові орієнтації. Вона вод-
ночас відображає інституційну організацію релігії 
та особистий досвід, стаючи важливим чинником 
соціальної інтеграції та підтримки. Варто заува-
жити, що концептуалізація релігійності передба-
чає розрізнення таких понять, як «духовність» 
і «воцерковленість». У першому випадку акцент 
робиться на внутрішніх переживаннях і смислах, 
у другому – на практиках і участі в інституцій-
них формах релігійного життя. Це розмежування 
визначає і способи операціоналізації феномену 
в соціологічних дослідженнях: від вимірювання 
культової активності до фіксації індивідуальних 
мотивацій і самоідентифікацій.

Окремо варто підкреслити, що сучасне постсе-
кулярне суспільство виявляє нові функції релігій-



  ТЕОРІЯ ТА ІСТОРІЯ СОЦІОЛОГІЇ

81ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  СПЕЦІАЛЬНІ ТА ГАЛУЗЕВІ СОЦІОЛОГІЇ

ності. Вона формує горизонтальні зв’язки у спіль-
нотах, забезпечує відчуття довіри та належності, 
підтримує смислотворчі механізми, допомагає 
долати кризові стани та знижує ризики соціальної 
марґіналізації. У воєнних умовах її інтеграційна 
роль набуває особливої ваги, сприяє зміцненню 
солідарності та збереженню культурної іден-
тичності.

Подальші наукові розвідки доцільно спря-
мувати на поглиблений аналіз релігійності як 
соціокультурного феномену та чинника соціаль-
ної інтеграції в межах сучасних соціологічних 
парадигм і підходів. Особливої уваги потребує 
питання операціоналізації релігійності в емпірич-
них дослідженнях. Подальший розвиток цього 
напряму передбачає розроблення багатовимір-
них індикаторів, які поєднували б інституційний 
рівень релігійності, індивідуально-досвідні прак-
тики та культурні прояви. Це дозволить уточнити 
поняттєво-категоріальний апарат, підвищити 
валідність досліджень і глибше зрозуміти соці-
альну природу релігійності в сучасному україн-
ському суспільстві.

ЛІТЕРАТУРА:
1.	Durkheim É. Suicide: A study in sociology. 2nd ed. 

London : Routledge, 2005. DOI: 10.4324/9780203994320
2.	Durkheim É. The elementary forms of religious life. 

Oxford : Oxford University Press, 2008.
3.	Weber M. The protestant ethic and the spirit of 

capitalism. London : Routledge, 2001.
4.	Weber M. Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen : 

Mohr Siebeck, 2022.
5.	Simmel G. A Contribution to the Sociology of Reli-

gion. American Journal of Sociology. 1905. Vol. 11. № 3. 
P. 359–376. DOI: 10.1086/211393

6.	Argyle M. Religious Behaviour. London : Rout-
ledge & Kegan Paul, 1958.

7.	Argyle M. Seven psychological roots of religion. 
Theology. 1964. Vol. 67. № 553. P. 279–283. DOI: 
10.1177/0040571X6406753001

8.	Clark W.H. The psychology of religion: An intro-
duction to religious experience and behavior. New York : 
Macmillan, 1958.

9.	Glock C.Y., Stark R. Religion and society in ten-
sion. San Francisco : Rand McNally, 1965.

10.	Gallagher S., Tierney W. Religiousness/Religi-
osity. Encyclopedia of Behavioral Medicine / M.D. Gell-
man, J.R. Turner (eds). New York : Springer, 2013. DOI: 
10.1007/978-1-4419-1005-9_489.

11.	Яремко О. Релігійність у психології особистості 
та міжособистісних стосунків. Львів : Свічадо, 2021.

12.	Prężyna W. Intensywność postawy religijnej a 
osobowość. Lublin : Towarzystwo Naukowe KUL, 1973.

13.	Prężyna W. Funkcja postawy religijnej w 
osobowości człowieka. Lublin : Katolicki Uniwersytet 
Lubelski, 1981.

14.	Walesa C. Religijność jako rzeczywistość 
nieustannie tworzona i przetwarzająca. Lublin : 
Towarzystwo Naukowe KUL, 1978.

15.	Chlewiński Z. Psychologia religii. 
Lublin : Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego, 1982.

16.	Chlewiński Z. Dojrzałość, osobowość, sumienie, 
religijność. Poznań : Wydawnictwo Święty Wojciech, 1991.

17.	Bronk A. Nauka wobec religii. Lublin : Towarzystwo 
Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 1996.

18.	Zinnbauer B.J., Pargament K.I. Religiousness 
and spirituality. Handbook of the psychology of religion 
and spirituality / R.F. Paloutzian, C.L. Park (eds). New 
York : Guilford Press, 2005. P. 21–42.

19.	Савелюк Н. Релігійність як складова духо-
вності особистості. Психологія особистості. 2010. 
С. 138–144.

20.	Holdcroft B. What is religiosity? Catholic Educa-
tion: A Journal of Inquiry and Practice. 2006. Vol. 10. 
№ 1. P. 89–103.

21.	Колодний А., Филипович Л. Релігійна духов-
ність українців: вияви, постаті, стан. Львів : Логос, 
1996.

22.	Длінна Т. Деякі етнопсихологічні аспекти укра-
їнської релігійності. Українське релігієзнавство. 
1996. № 3. С. 27–28.

23.	Янів В. Релігійність українця з етнопсихологіч-
ного погляду. Народна творчість та етнографія. 
1999. № № 5–6. С. 39–54.

24.	Якуніна К. Релігійність як форма буття релігії. 
Наукові записки. Серія «Історичне релігієзнавство». 
2009. Вип. 1. С. 268–276.

25.	Borawski D., Lipska K., Wajs T. Spirituality and 
Religiosity – Do They Always Go Hand in Hand? The 
Role of Spiritual Transcendence in Predicting Centrality 
of Religiosity. Religions. 2025. Vol. 16. № 6. P. 724. DOI: 
10.3390/rel16060724.

26.	Чанчиков І. Релігійність як чинник соціаль-
но-психологічної адаптації. Психологія. 2017. Т. 1 (6) / 
2 (7). С. 143–146.

27.	Пивоварова Н. Проблема інтерпретації та 
операціоналізації термінів «релігія», «віра», «релігій-
ність»: огляд наукових підходів. Український соціум. 
2014. № 1 (48). С. 44–55.

Стаття надійшла у редакцію: 26.08.2025
Стаття прийнята: 08.09.2025

Опубліковано: 17.11.2025


